
 

 

   

MINISTERO APOSTÓLICO INTERNACIONAL 

 
Anhelamos acompañarte con una Palabra de amor y esperanza. 

 
www.palabrasdevida.com 

 

_______________________________________________ 
 

La Otra Mejilla: 

Venciendo al Mal con el Bien en la Ética del Reino. 

Parte 1 de 2. 
 

Contenido 

Prólogo: ..................................................................................................................... 2 

PARTE I: CONTEXTO BÍBLICO-TEOLÓGICO ......................................................... 2 

1. El Sermón del Monte: Marco Interpretativo ....................................................... 2 

1.1 La Ética del Reino vs. La Ley del Talión ....................................................... 3 

1.2 El Patrón del Sermón: Seis Antítesis............................................................ 3 

2. Análisis Léxico Responsable ............................................................................. 4 

2.1 No resistáis (anthistēmi, Strong G436) ........................................................ 4 

2.2 Al que es malo (tō ponērō, Strong G4190) ................................................... 5 

2.3 Vuélvele (strepsō, Strong G4762) ................................................................ 5 

2.4 Mejilla derecha - Significado Cultural ........................................................... 5 

PARTE II: EL TESTIMONIO BÍBLICO COMPLETO .................................................. 6 

3. Jesús: Modelo Perfecto de Su Propia Enseñanza ............................................. 6 

3.1 La Purificación del Templo (Juan 2:13-17) ................................................... 7 

3.2 El Incidente en el Sanedrín (Juan 18:22-23) ................................................ 7 

3.3 Jesús Durante la Pasión: El Cumplimiento Supremo ................................... 8 

3.4 Jesús en la Cruz .......................................................................................... 8 

4. El Testimonio Apostólico .................................................................................... 8 

4.1 Pedro: Testigo Ocular y Maestro .................................................................. 8 

4.2 Pablo: El Apóstol de los Gentiles ................................................................. 9 

4.3 Santiago: Hermano del Señor ...................................................................... 9 

5. El Testimonio de los Primeros Mártires .............................................................. 9 

5.1 Esteban (Hechos 7:54-60) ........................................................................... 9 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 2/17 

 

5.2 La Nube de Testigos y el Triunfo de la Sangre .......................................... 10 

PARTE III: PRINCIPIOS TEOLÓGICOS FUNDAMENTALES ................................. 11 

6. La Naturaleza del Reino de Dios ..................................................................... 11 

6.1 Un Reino que no es de este Mundo .......................................................... 11 

6.2 La Paradoja del Poder en la Debilidad ...................................................... 12 

7. Sufrimiento Redentor vs. Sufrimiento Evitable ................................................ 12 

7.1 Análisis de la Distinción Bíblica .................................................................. 12 

7.2 El Problema de Crear Categorías Artificiales ............................................. 13 

8. La Distinción Legítima: Defensa Legal vs. Venganza Personal ....................... 13 

8.1 El Uso de Procedimientos Legales ............................................................ 14 

8.2 El Ejemplo de Pablo y sus Derechos Civiles ............................................. 14 

8.3 Síntesis de la Distinción ............................................................................. 14 

¿Qué nos espera en la Parte 2? ............................................................................. 15 

Cuestionario: ........................................................................................................... 16 

 

Prólogo: 

Existe un pasaje en las Escrituras que ha sido, a lo largo de los siglos, el más 

admirado por los santos y el más evadido por los cautos. Es una declaración que 

parece desafiar las leyes de la física social y los instintos más primarios de nuestra 

naturaleza humana. ¿Es posible que la mayor fuerza de un ciudadano del Cielo 

resida, precisamente, en su capacidad de no usarla? 

En las siguientes páginas, nos adentraremos en el "manifiesto" de un Reino que no 

se expande con el filo de la espada, sino con la firmeza de un rostro que no se aparta 

ante el agravio. No estamos ante un tratado de pasividad, sino ante un manual de 

resistencia sobrenatural. Aquí se desglosa el misterio de cómo la vulnerabilidad, lejos 

de ser debilidad, se convierte en el espejo donde la violencia del mundo se mira y 

queda, por fin, desarmada. Prepárense para descubrir que la "otra mejilla" no es una 

invitación al silencio del cobarde, sino el grito más potente de un alma que ya no 

pertenece a este mundo: Colosenses 1:13 "Él nos rescató de la potestad de las 

tinieblas, y nos trasladó al reino de su Hijo amado," 

PARTE I: CONTEXTO BÍBLICO-TEOLÓGICO 

1. El Sermón del Monte: Marco Interpretativo 

Nos adentramos en el corazón mismo de la enseñanza de Jesús. El Sermón del 

Monte no es simplemente una colección de consejos morales o proverbios sabios 

para tener una vida equilibrada; es la constitución del Reino de los Cielos. Es el 

momento en que el Rey sube al monte y declara cómo es la vida bajo Su gobierno. 

Y al llegar a la sección sobre la retribución personal (Mateo 5:38-42), nos 

encontramos con uno de los pasajes más radicales y contraculturales de toda la 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 3/17 

 

Escritura. Jesús toma los instintos más básicos de supervivencia y justicia humana 

y los pone de cabeza. Para comprender correctamente el mandato de "poner la otra 

mejilla", no podemos aislarlo como un versículo suelto; debemos verlo dentro del 

gran diseño arquitectónico que Jesús está construyendo en el capítulo 5 de Mateo. 

1.1 La Ética del Reino vs. La Ley del Talión 

Para comprender la magnitud del cambio que Jesús introduce, debemos leer primero 

Su mandato con claridad. El texto base dice: "Oísteis que fue dicho: Ojo por ojo, y 

diente por diente. Pero yo os digo: No resistáis al que es malo; antes, a cualquiera 

que te hiera en la mejilla derecha, vuélvele también la otra" (Mateo 5:38-39). 

Este mandamiento se inserta en una serie de antítesis donde Jesús redefine la 

justicia. El Maestro comienza citando lo que todos conocían de memoria: la famosa 

Ley del Talión registrada en Éxodo 21:23-25, que prescribía "ojo por ojo, diente por 

diente". 

A menudo, leemos esta antigua ley con ojos modernos y la juzgamos como bárbara 

o cruel. Sin embargo, en su contexto histórico original, la Ley del Talión fue un avance 

extraordinario de misericordia. Antes de esta ley, la venganza humana no tenía 

límites. Si alguien de una tribu hería a un miembro de otra, la respuesta no solía ser 

proporcional; era exponencial. Un golpe se pagaba con la muerte; una muerte se 

pagaba con la masacre de una familia entera. La venganza era una espiral de sangre 

sin fin. 

Dios estableció la Ley del Talión para poner un dique de contención a la ira humana. 

El principio era claro: la respuesta no podía ser mayor que la ofensa. Limitaba la 

venganza personal asegurando que el castigo fuera exactamente equivalente al 

daño, ni más ni menos. Era una ley de justicia civil diseñada para prevenir el caos 

social. 

Pero Jesús no viene a administrar un sistema civil; viene a inaugurar un Reino 

espiritual. Jesús no anula la necesidad de justicia en la sociedad, sino que llama a 

sus seguidores a un estándar superior. Él nos invita a renunciar voluntariamente al 

derecho de venganza personal. Mientras la ley civil dice: "Tienes derecho a exigir 

una compensación exacta", la ética del Reino dice: "Tienes la libertad de renunciar a 

tu derecho para mostrar el carácter de Dios". Es una transición de la justicia 

retributiva a la gracia redentora. 

1.2 El Patrón del Sermón: Seis Antítesis 

Para entender la profundidad de este llamado, debemos observar cómo enseña 

Jesús. A través de la fórmula repetitiva "Oísteis que fue dicho... pero yo os digo" 

(Mateo 5:21-48), el Señor establece seis antítesis. En cada una de ellas, Jesús toma 

un mandamiento de la Ley mosaica y profundiza en él hasta llegar a la raíz. 

Es crucial entender que esto no se trata de una abolición de la moral mosaica. Jesús 

no está diciendo que la Ley estaba equivocada; está diciendo que la interpretación 

de los escribas y fariseos era superficial. Ellos pensaban que cumplir la ley era 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 4/17 

 

simplemente una cuestión de conducta externa. Jesús revela que la verdadera 

justicia es una cuestión del corazón. 

Por ejemplo, la ley antigua declaraba: "No matarás" (Mateo 5:21), y los fariseos se 

sentían justos simplemente porque no habían asesinado físicamente a nadie. Pero 

Jesús rompe esa falsa seguridad diciendo: "Pero yo os digo que cualquiera que se 

enoje contra su hermano, será culpable de juicio" (Mateo 5:22). Con esto, el Maestro 

traslada el foco del comportamiento exterior (el acto de matar) a la transformación 

del corazón (la raíz de la ira). 

De la misma manera, cuando llegamos al tema de la venganza, no es suficiente con 

decir: "Solo le saqué un diente porque él me sacó uno a mí". Eso es legalismo 

externo. El cumplimiento en profundidad que pide Jesús es arrancar la raíz misma 

de la venganza del corazón, de modo que ni siquiera deseemos devolver el mal. 

1.3 El Contexto Inmediato: El Amor a los Enemigos 

Mateo 5:38-48 constituye una unidad temática indivisible. No podemos separar la 

instrucción de la "otra mejilla" del mandato que le sigue inmediatamente: "Amad a 

vuestros enemigos". Todo este bloque culmina con una meta que parece 

inalcanzable: "Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que está en los 

cielos es perfecto" (Mateo 5:48). 

Esta conexión es esencial para nuestra vida diaria. Nos enseña que no debemos 

reaccionar calculando qué es lo que 'nos conviene' o lo que 'funciona'. No ofrecemos 

la otra mejilla como una técnica mágica para detener al agresor —porque a veces el 

ataque continúa— ni tampoco como una táctica inteligente. No lo hacemos buscando 

un resultado útil, sino por fidelidad a quien somos en Cristo. 

La motivación es imitativa: ¿cómo actúa Dios con sus enemigos? Jesús nos recuerda 

que Él "hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover sobre justos e 

injustos" (Mateo 5:45). Dios muestra bondad incluso a quienes lo rechazan. Por lo 

tanto, cuando renunciamos a la venganza, estamos imitando el carácter propio de 

nuestro Padre celestial. No se trata de eficiencia, se trata de identidad. 

"La verdadera victoria no es destruir al enemigo, sino desarmar la 

enemistad" 

 

2. Análisis Léxico Responsable 

A menudo, las traducciones no logran capturar los matices culturales y lingüísticos 

que dan vida al texto central que estudiamos. Para no caer en interpretaciones 

erróneas —como pensar que Jesús nos pide ser pasivos ante el abuso— 

necesitamos examinar las palabras exactas que el Señor eligió. 

2.1 No resistáis (anthistēmi, Strong G436) 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 5/17 

 

El mandamiento central es "No resistáis al que es malo" (Mateo 5:39). El término 

griego utilizado aquí es anthistēmi. Literalmente significa "pararse en contra de" (anti: 

contra; histemi: pararse). En la literatura griega antigua, este verbo se usaba a 

menudo en contextos militares o de combate violento. Significa resistir de manera 

activa y confrontativa, devolver el golpe, entrar en una batalla de fuerza contra fuerza. 

En el contexto del Sermón del Monte, Jesús prohíbe devolver violencia con violencia 

o mal con mal. Cuando alguien nos ataca, el instinto natural es el anthistēmi: 

pararnos firmes y devolver el ataque con la misma moneda. Jesús dice: "No lo 

hagas". 

Sin embargo, debemos destacar algo importante: Esto no debe interpretarse como 

una pasividad absoluta ante toda forma de maldad. Jesús no está diciendo que 

debemos dejar que el pecado reine o que debemos permitir el abuso sistemático sin 

buscar justicia o protección. Jesús mismo, cuando fue golpeado injustamente en su 

juicio, cuestionó al oficial: "si he hablado mal, testifica en qué está el mal; y si bien, 

¿por qué me golpeas?" (Juan 18:23). 

Lo que se prohíbe es la represalia violenta personal. Es la decisión de no usar las 

armas del enemigo para combatirlo. Es negarse a entrar en el juego del odio. 

2.2 Al que es malo (tō ponērō, Strong G4190) 

La frase "al que es malo" traduce la expresión griega tō ponērō. Aunque 

gramaticalmente podría referirse al "maligno" (el diablo), en este contexto específico 

se refiere a la persona humana que actúa con maldad contra el creyente. 

El énfasis del Señor es profundo: no debemos responder utilizando el mismo tipo de 

maldad que se está recibiendo. Si respondes a un hombre malo con tus propias 

acciones malas (ira descontrolada, violencia, insultos), te has convertido en lo que 

odias. Romper el ciclo de la violencia requiere que una de las partes absorba el golpe 

sin devolverlo. 

2.3 Vuélvele (strepsō, Strong G4762) 

La instrucción continúa: "vuélvele también la otra". La palabra griega es strepsō, que 

significa primariamente girar o voltear físicamente. 

A veces, predicadores bien intencionados han intentado espiritualizar este término, 

sugiriendo que significa "cambiar la situación" o "darle una vuelta al asunto" en un 

sentido abstracto. Pero no existe evidencia lexicográfica sólida para esa 

interpretación. La lectura más fiel es la literal: se refiere al movimiento del rostro ante 

el agresor. 

Es un acto físico, visible y concreto. Ante el golpe, el discípulo no huye ni contraataca; 

gira el rostro y expone el otro lado. Es un acto de vulnerabilidad valiente. Requiere 

un control sobrenatural sobre el propio cuerpo y las emociones. Es decir con hechos: 

"No tengo miedo, y no voy a devolverte el mal". 

2.4 Mejilla derecha - Significado Cultural 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 6/17 

 

Aquí llegamos a la clave que desbloquea el significado de todo el pasaje. Jesús 

especifica: "a cualquiera que te hiera en la mejilla derecha". ¿Por qué la derecha? 

En el mundo antiguo, la mano izquierda se consideraba impura y casi nunca se 

usaba para interactuar socialmente, y mucho menos para golpear en un contexto 

público. La mayoría de las personas son diestras. Si un agresor te golpea con su 

puño derecho (un golpe de pelea), te golpearía en la mejilla izquierda. 

Para golpear la mejilla derecha utilizando la mano derecha, el agresor tiene que usar 

el dorso de la mano. Es un revés. En la cultura judía y romana del primer siglo, un 

golpe con el dorso de la mano no buscaba primariamente causar daño físico grave; 

era el insulto máximo. 

Este tipo de golpe expresaba la inferioridad social del golpeado. Era el golpe que un 

amo daba a un esclavo, que un romano daba a un judío, o que un padre severo daba 

a un hijo. El mensaje del golpe era: "Tú no eres nadie. Eres inferior a mí. Te 

desprecio". 

Entendiendo esto, la respuesta de Jesús es revolucionaria. Al ofrecer la mejilla 

izquierda, el agredido obliga al agresor a cambiar su postura. Para golpear la mejilla 

izquierda con la mano derecha, tendría que usar la palma abierta o el puño cerrado. 

Y golpear con el puño era un trato entre iguales. 

Por lo tanto, "poner la otra mejilla" es una forma de resistencia no violenta que afirma 

la dignidad del creyente. Sin decir una palabra, el discípulo está diciendo: "Puedes 

golpearme, pero no puedes humillarme. No acepto tu definición de mí como inferior". 

Afirma su valor humano sin recurrir al pecado de la violencia. 

Como señala el experto Craig S. Keener en el contexto histórico: …"ofrecer la otra 

mejilla no era una invitación al masoquismo, sino una respuesta que avergonzaba al 

agresor al demostrar que su insulto no había logrado despojar a la víctima de su 

dignidad cristiana" (The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary, Wm. 

B. Eerdmans Publishing, 2009, p. 197). 

Esta es la grandeza a la que Cristo nos llama. No a ser alfombras donde el mal se 

limpie los pies, sino a ser espejos de dignidad que, al no romperse bajo el insulto, 

reflejan la luz de un Reino inconmovible. 

"El Reino de Dios no se defiende con las armas del mundo, sino 

con la inquebrantable dignidad de los hijos de luz" 

 

PARTE II: EL TESTIMONIO BÍBLICO COMPLETO 

3. Jesús: Modelo Perfecto de Su Propia Enseñanza 

A menudo, es fácil enseñar una ética elevada, pero es infinitamente más difícil vivirla. 

Sin embargo, lo que hace que el mandato de la no resistencia sea ineludible para el 

cristiano es que Jesús no solo lo predicó en la ladera de una montaña, sino que lo 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 7/17 

 

encarnó en cada paso de Su ministerio y, sobre todo, en Su muerte. Él es la 

interpretación viva de sus propias palabras. 

Para comprender cómo aplicar "la otra mejilla" en el mundo real, debemos observar 

cómo lo hizo el Maestro. 

3.1 La Purificación del Templo (Juan 2:13-17) 

Frecuentemente, cuando se enseña sobre la no violencia, surge una objeción casi 

inmediata: "¿Y qué pasó cuando Jesús entró al templo con un azote de cuerdas?". 

Muchas veces se utiliza este pasaje como una justificación para la defensa personal 

violenta o la "ira santa" agresiva. 

Sin embargo, una lectura pastoral y teológica cuidadosa nos muestra otra realidad. 

Este episodio debe entenderse estrictamente como un acto profético-mesiánico. 

Jesús no estaba reaccionando porque alguien lo insultó o lo golpeó personalmente; 

Él estaba actuando con autoridad divina para limpiar la casa de Su Padre. 

Estaba cumpliendo la antigua profecía de Malaquías 3:1-3, que anunciaba que el 

Señor vendría súbitamente a Su templo para purificarlo. Es crucial notar que, en el 

registro bíblico, el énfasis de la acción de Jesús recae sobre la purificación del 

espacio sagrado: volcando mesas, derramando monedas y usando un azote para 

echar fuera a los animales del templo. Aunque el texto de Juan 2:15 no especifica 

con total claridad si el azote fue usado exclusivamente para los animales o también 

para apremiar a los mercaderes, lo cierto es que no hay descripción de violencia 

física directa contra las personas. Su acción fue una purificación institucional 

autoritativa, no una agresión personal contra individuos. Usar este texto para 

justificar nuestra violencia personal es ignorar la autoridad única que Cristo tenía 

como Hijo para ordenar Su propia casa y purificar el lugar de adoración a Su Padre. 

3.2 El Incidente en el Sanedrín (Juan 18:22-23) 

Si queremos ver cómo Jesús aplica la enseñanza de Mateo 5:39 bajo presión real, 

debemos ir a la noche de su arresto. Mientras era interrogado por el sumo sacerdote, 

un alguacil le dio una bofetada. 

Aquí tenemos la situación exacta: un golpe injusto, dado por una figura de autoridad 

(o su representante), en un contexto público. ¿Qué hizo Jesús? No puso literalmente 

la otra mejilla física en silencio absoluto, ni tampoco devolvió el golpe. 

Al analizar la secuencia, vemos una coherencia perfecta con su enseñanza: 

Primero, su respuesta fue de naturaleza verbal, no física. Jesús no levantó la mano 

para bloquear ni para contraatacar. Mantuvo el control total de Su cuerpo. 

Segundo, expuso la injusticia. Su pregunta fue penetrante: "Si he hablado mal, 

testifica en qué está el mal; y si bien, ¿por qué me golpeas?". Con estas palabras, 

Jesús apeló a la justicia del procedimiento legal. Estaba diciendo: "Si esto es un 

juicio, pruébame el delito; si no puedes, tu violencia es ilegal". 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 8/17 

 

Esto nos enseña una lección vital: "Poner la otra mejilla" no significa que no podamos 

hablar. No significa que no podamos señalar la injusticia o apelar a la ley. Lo que 

Jesús demuestra es que se puede confrontar el mal y defender la verdad sin buscar 

venganza personal ni recurrir a la represalia violenta. Mantuvo su dignidad y expuso 

la cobardía del agresor, todo sin pecar. 

3.3 Jesús Durante la Pasión: El Cumplimiento Supremo 

A medida que avanzamos hacia la cruz, el silencio de Jesús se vuelve atronador. 

Durante las horas de su sacrificio, Jesús vivió literalmente la renuncia a toda forma 

de resistencia para salvarnos. 

Cumplió al pie de la letra la visión de Isaías 53:7: "Como oveja delante de sus 

trasquiladores, enmudeció, y no abrió su boca". No fue un silencio de debilidad, sino 

de poder contenido. 

El relato de Mateo 26:67-68 es estremecedor. Soportó escupitajos en el rostro, 

puñetazos y bofetadas. Sus enemigos lo golpeaban y se burlaban diciendo: 

"Profetízanos, Cristo, quién es el que te golpeó". Jesús tenía el poder para destruir 

a sus agresores con una palabra, pero eligió no responder ni identificarse. 

Más adelante, ante Pilato y los principales sacerdotes (Mateo 27:12-14), su postura 

continuó. Ante la lluvia de acusaciones falsas, "no respondió ni una palabra; de tal 

manera que el gobernador se maravillaba mucho". 

Aquí vemos la conclusión del modelo de Cristo: Él no intentó "revertir la situación" 

con ingenio retórico ni buscó una salida inteligente para evitar el dolor. Simplemente, 

soportó el maltrato físico extremo porque ese sufrimiento era parte de la copa que el 

Padre le había dado. 

3.4 Jesús en la Cruz 

El estándar máximo de la ética cristiana se establece en el Calvario. Colgado entre 

el cielo y la tierra, sufriendo la injusticia más grande de la historia universal, Jesús no 

pronunció maldiciones. No amenazó con el juicio divino a quienes le clavaban. 

En cambio, Lucas 23:34 registra su oración: "Padre, perdónalos, porque no saben 

lo que hacen". Esto es amor activo hacia los enemigos. No es solo "no golpearlos"; 

es interceder por su bienestar eterno mientras ellos buscan tu destrucción física. 

 

4. El Testimonio Apostólico 

Podríamos pensar que este nivel de conducta era exclusivo del Hijo de Dios. Sin 

embargo, al leer las cartas de los apóstoles, descubrimos que ellos entendieron la 

no resistencia como una norma para toda la iglesia. 

4.1 Pedro: Testigo Ocular y Maestro 

El apóstol Pedro, quien vio de primera mano los sufrimientos de Jesús, escribe a una 

iglesia perseguida. En 1 Pedro 2:19-24, presenta a Cristo no solo como Salvador, 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 9/17 

 

sino como ejemplo. Usa la palabra griega hypogrammos, que se refiere a una 

plantilla de escritura que los niños usaban para trazar letras perfectamente. Jesús es 

el trazo que debemos copiar. 

Pedro nos dice que el creyente es llamado a algo insólito: "soportar molestias 

padeciendo injustamente" (1 Pedro 2:19), y afirma que esto "es aprobado delante 

de Dios" (1 Pedro 2:20). Describe la conducta del Maestro: "quien cuando le 

maldecían, no respondía con maldición; cuando padecía, no amenazaba" (1 Pedro 

2:23). Y en este mismo versículo nos da la clave teológica de cómo es posible vivir 

así: "sino encomendaba la causa al que juzga justamente" (1 Pedro 2:23). 

La única forma de soltar la venganza es confiar en que hay un Juez Justo que ve 

todo. No necesitamos vengarnos porque Dios hará justicia final. Soltar el juicio es un 

acto de fe. 

4.2 Pablo: El Apóstol de los Gentiles 

Pablo, quien antes de conocer a Cristo era un hombre violento, desarrolla esta ética 

en términos prácticos en Romanos 12:17-21. 

Su instrucción es un eco directo de Jesús: "No paguéis a nadie mal por mal". Pablo 

entiende que la ira busca salida, pero nos instruye: "No os venguéis vosotros 

mismos, amados míos, sino dejad lugar a la ira de Dios". Nuevamente, la confianza 

en la justicia divina es lo que nos libera de la venganza personal. 

Pero Pablo va más allá de la pasividad. Nos llama a una resistencia activa en el bien: 

"si tu enemigo tuviere hambre, dale de comer". La estrategia apostólica no es 

violenta, es redentora: "No seas vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal". 

4.3 Santiago: Hermano del Señor 

Santiago, líder de la iglesia en Jerusalén, describe en Santiago 5:6 la realidad de 

los ricos opresores contra los creyentes pobres: "Habéis condenado y dado muerte 

al justo, y él no os hace resistencia". Aquí, la no resistencia es la marca distintiva del 

"justo" frente a la opresión extrema. Es el testimonio final de confianza en Dios más 

allá de la muerte. 

 

5. El Testimonio de los Primeros Mártires 

La historia de la iglesia primitiva nos confirma que los primeros cristianos no vieron 

el Sermón del Monte como una utopía inalcanzable, sino como un manual de 

instrucciones. 

5.1 Esteban (Hechos 7:54-60) 

Esteban, el primer mártir, es el ejemplo perfecto de un discípulo imitando a su 

Maestro. Mientras las piedras llovían sobre su cuerpo, Esteban no intentó defenderse 

físicamente. No recogió piedras para devolverlas. No usó sus últimos alientos para 

gritar insultos o profecías de condenación contra sus verdugos. 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 10/17 

 

Su reacción fue sobrenatural. Cayó de rodillas y clamó a gran voz: "Señor, no les 

tomes en cuenta este pecado". Murió perdonando. Murió amando. Su muerte fue un 

espejo de la muerte de Jesús, demostrando que, por el Espíritu Santo, un ser 

humano ordinario puede vivir y morir con la dignidad divina de la no violencia. 

Como bien resume el teólogo contemporáneo John Stott: "La no resistencia que 

Jesús exige no es una capitulación ante el mal, sino una técnica de amor para 

vencerlo. Es la negativa a dejarse arrastrar al nivel del agresor, respondiendo con 

una generosidad que lo deja moralmente desarmado" (El Sermón del Monte, Editorial 

Certeza, 1978, p. 115). 

5.2 La Nube de Testigos y el Triunfo de la Sangre 

Pero Esteban no fue una excepción solitaria. La Biblia nos muestra que esta actitud 

se convirtió en el sello distintivo de los testigos de Jesús. 

Poco tiempo después, leemos en Hechos 12:1-2 sobre Jacobo (Santiago), hermano 

de Juan. El texto nos dice escuetamente que el rey Herodes "mató a espada a 

Jacobo". No hay registro de una revuelta de los discípulos para salvarlo, ni de una 

resistencia violenta del apóstol. Al igual que su Maestro, Jacobo bebió la copa del 

sufrimiento sin derramar sangre ajena. 

Y en la visión gloriosa de Apocalipsis, cuando se nos describe a los mártires que 

vencieron al dragón, se nos da el secreto de su victoria: "Y ellos le han vencido por 

medio de la sangre del Cordero y de la palabra del testimonio de ellos, y 

menospreciaron sus vidas hasta la muerte" (Apocalipsis 12:11). 

Nota la paradoja del Reino: vencieron, pero murieron. Su arma no fue la espada de 

hierro, sino "la palabra del testimonio". Esta "nube de testigos" nos enseña que en el 

Reino de Dios, el vencedor no es el que queda de pie sobre el cadáver de su 

enemigo, sino el que se mantiene fiel a Cristo incluso cuando su propia vida es 

derramada. 

"El silencio de Cristo no fue debilidad, fue la fuerza de quien confía 

en el Juez Justo" 

Síntesis Teológica 

Al observar el panorama completo, desde el ministerio de Jesús (27-30 d.C.) hasta 

el fin de la era apostólica (90 d.C. aprox.), el mensaje es unificado y contundente. El 

testimonio bíblico nos muestra que "dar la otra mejilla" es una disposición constante 

del corazón a sufrir la injusticia antes que cometer el pecado de devolver el mal. 

No encontramos en el Nuevo Testamento una "letra chica" o una distinción o 

excepción, que permita la resistencia violenta basándose en quién nos ataca o por 

qué nos ataca. El llamado es a una confianza radical en Dios, creyendo que la cruz 

—y no la espada— es el poder que verdaderamente transforma el mundo. 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 11/17 

 

PARTE III: PRINCIPIOS TEOLÓGICOS FUNDAMENTALES 

Hasta ahora hemos observado el mandato de Jesús y Su ejemplo personal. Pero 

para que esta ética eche raíces profundas en nosotros y no sea solo una conducta 

externa forzada, necesitamos entender la teología que la sostiene. No ponemos la 

otra mejilla simplemente aunque sea una regla difícil de cumplir; lo hacemos porque 

pertenecemos a un orden de realidad diferente. 

 

6. La Naturaleza del Reino de Dios 

El comportamiento del cristiano está intrínsecamente ligado a su ciudadanía. La 

razón por la que nuestra respuesta ante la violencia debe ser distinta a la del resto 

de la humanidad es porque el Reino al que servimos opera bajo leyes de física 

espiritual completamente opuestas a las de la tierra. 

6.1 Un Reino que no es de este Mundo 

En el momento más crítico de su vida, cuando estaba frente a la máxima autoridad 

política de la región, Jesús hizo una declaración que define todo nuestro sistema 

ético. En su diálogo con Pilato, registrado en Juan 18:36, Jesús establece con 

claridad meridiana: "Mi reino no es de este mundo; si mi reino fuera de este mundo, 

mis servidores pelearían para que yo no fuera entregado a los judíos; pero mi reino 

no es de aquí". 

Analicemos la lógica del Maestro. Él vincula directamente la naturaleza de Su reino 

—el término griego es kosmos— con el uso de la violencia. La premisa es sencilla: 

los reinos de este mundo se establecen, se mantienen y se defienden mediante la 

fuerza. La coerción, la espada y la guerra son los métodos naturales para preservar 

el poder terrenal. Si Jesús fuera un rey terrenal, lo lógico, lo esperable y lo "correcto" 

sería que sus seguidores sacaran las espadas para evitar su captura. 

Y, de hecho, eso fue exactamente lo que sucedió en un momento de impulso 

humano. El Evangelio nos narra que Simón Pedro, operando bajo la lógica de la 

defensa terrenal, no pudo contenerse. El texto registra: "Entonces Simón Pedro, que 

tenía una espada, la desenvainó, e hirió al siervo del sumo sacerdote, y le cortó la 

oreja derecha. Y el siervo se llamaba Malco" (Juan 18:10). 

Pedro intentó defender el Reino de Dios con las armas de los hombres. Creyó que 

la lealtad al Mesías requería derramar sangre. Sin embargo, Jesús detuvo 

inmediatamente esa reacción, sanando al herido y reprendiendo al defensor, 

estableciendo para siempre que Su autoridad no depende del filo del acero, sino del 

poder de la obediencia. 

Así, al prohibir la lucha física de sus discípulos, Jesús traza una línea divisoria 

infranqueable. Él separa los métodos del Reino de Dios de los métodos coercitivos 

y violentos de las estructuras humanas. No podemos construir la justicia de Dios 

usando las herramientas de la ira humana. 

Esto nos lleva a una verdad que desafía nuestra intuición: en el Reino de Dios, lo 

que parece una derrota temporal a los ojos del mundo puede ser, en realidad, la 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 12/17 

 

victoria espiritual definitiva. La cruz es el ejemplo supremo. Para Roma y para los 

líderes judíos, la cruz era el fracaso total de Jesús. Pero para el cielo, era la 

entronización del Rey y la derrota del pecado. 

Por lo tanto, para el ciudadano del Reino, la muerte física no se considera el peor 

resultado posible. Hay algo peor que morir: desobedecer. Hay algo peor que ser 

golpeado: perder el carácter de Cristo al devolver el golpe.  

La preservación de la vida física no es el valor supremo; la 

fidelidad al Rey lo es. 

6.2 La Paradoja del Poder en la Debilidad 

Esta mentalidad nos lleva a una paradoja que el mundo no puede comprender. El 

apóstol Pablo no hablaba desde la teoría, sino desde las cicatrices. Él mismo hace 

un inventario estremecedor de lo que significó no resistir al malo en su propia carne: 

"...en azotes sin número; en cárceles más; en peligros de muerte muchas veces. De 

los judíos cinco veces he recibido cuarenta azotes menos uno. Tres veces he sido 

azotado con varas; una vez apedreado..." (2 Corintios 11:23-25). 

Sin embargo, este hombre, que tenía todas las justificaciones humanas para la 

amargura, profundiza en la realidad superior del Reino en 2 Corintios 12:9-10. Allí, 

la respuesta a su sufrimiento no fue la venganza, sino la voz del Señor diciéndole: 

"Bástate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad". 

La palabra griega para debilidad es astheneia, que implica fragilidad, falta de fuerza, 

vulnerabilidad. La lógica humana nos grita que la seguridad está en la fortaleza, en 

la capacidad de intimidar, en tener el arma más grande o el golpe más rápido. Pero 

la lógica del Reino nos dice que la fortaleza del creyente no reside en su capacidad 

de imponerse por la fuerza, sino en su dependencia radical de la gracia. 

La ética de la no resistencia es, en realidad, una manifestación de este poder 

superior. Cuando renunciamos a nuestros propios medios de defensa violenta, 

cuando decidimos no devolver el mal, se abre un espacio para que el poder de Dios 

actúe. Se requiere más fuerza espiritual para controlar la mano que quiere golpear 

que para soltar el golpe. 

"El Reino de Dios no avanza por la fuerza de la espada, sino por el 

poder indestructible del sacrificio" 

 

7. Sufrimiento Redentor vs. Sufrimiento Evitable 

A menudo, en nuestro intento de suavizar las palabras de Jesús, tratamos de crear 

categorías. Buscamos excusas para decir: "Bueno, Jesús se refería a sufrir por 

predicar el evangelio, pero no se refería a si alguien me asalta en la calle por maldad 

común". ¿Es válida esta distinción bíblicamente? 

7.1 Análisis de la Distinción Bíblica 

Si somos honestos con el texto sagrado, el testimonio bíblico no ofrece una base 

sólida para distinguir entre un "sufrimiento noble" que debemos aceptar (por piedad 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 13/17 

 

o persecución religiosa) y un "sufrimiento común" que podemos resistir 

violentamente (por maldad criminal). 

Es cierto que textos como 2 Timoteo 3:12 aseguran que "todos los que quieren vivir 

piadosamente en Cristo Jesús padecerán persecución". Sin embargo, estos textos 

nunca sugieren que, si el ataque no es por motivos religiosos, entonces tenemos luz 

verde para responder con la misma moneda. La ética del cristiano no cambia según 

la motivación del agresor; la ética del cristiano es constante porque depende de quién 

es Cristo. 

Para eliminar cualquier duda, el apóstol Pablo establece una regla universal en 

Romanos 12:17: "No paguéis a nadie mal por mal". La fuerza de este mandato 

radica en la palabra "nadie". El texto no dice "a nadie, excepto si es un delincuente" 

o "a nadie, salvo que no sea por causa de la fe". Esta prohibición es absoluta y abarca 

a todo ser humano, cerrando definitivamente la puerta a la represalia en cualquier 

circunstancia. 

En Juan 16:33, Jesús nos da una promesa que abarca toda la experiencia humana: 

"En el mundo tendréis aflicción; pero confiad, yo he vencido al mundo". La palabra 

aflicción traduce el término griego thlipsis, que es general; se refiere a presión, 

angustia y problemas de todo tipo. Y ante esta realidad, la instrucción de Cristo no 

es la articulación de una autodefensa física o el desarrollo de técnicas de combate, 

sino la confianza en Su victoria. 

7.2 El Problema de Crear Categorías Artificiales 

Intentar establecer divisiones entre tipos de sufrimiento presenta riesgos 

hermenéuticos (interpretativos) y pastorales graves. 

Primero, los apóstoles no hacen tal distinción en sus epístolas. Pedro y Pablo tratan 

el padecimiento injusto como una unidad. Nos llaman a hacer el bien y sufrir por ello, 

sin especificar si el que nos hace sufrir es un perseguidor romano o un ladrón común. 

Segundo, y más peligroso aún, crear estas categorías otorga al creyente una facultad 

subjetiva peligrosa: la de decidir cuándo aplicar la ética de Jesús y cuándo 

suspenderla. Si yo puedo decidir qué sufrimiento es "digno de no resistencia" y cuál 

no, inevitablemente mi carne encontrará razones para clasificar cualquier ofensa 

personal como una excepción que justifica mi violencia. Esto suele derivar en la 

racionalización de la venganza personal bajo la excusa de la defensa. 

La invitación de Jesús es a una vida integral, donde nuestra mansedumbre no es un 

interruptor que encendemos y apagamos según nos convenga, sino un carácter que 

fluye constantemente. 

 

8. La Distinción Legítima: Defensa Legal vs. Venganza Personal 

Ahora bien, ¿significa esto que el cristiano debe quedarse mudo y permitir que la 

anarquía reine? ¿Significa que no podemos llamar a la policía o buscar amparo 

legal? Aquí es vital hacer una distinción teológica clara y liberadora. 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 14/17 

 

8.1 El Uso de Procedimientos Legales 

Existe una diferencia abismal entre la venganza personal y la apelación a la justicia 

establecida. Recordemos el ejemplo de Jesús ante el guardia que lo golpeó en Juan 

18:23. Jesús cuestiona la legalidad del golpe: "¿por qué me golpeas?". Con estas 

palabras, Jesús apeló a la justicia del procedimiento legal. Estaba diciendo: "Si esto 

es un juicio, pruébame el delito; si no puedes, tu violencia es ilegal". 

Esto no fue un contraataque físico; fue una defensa verbal dentro de un contexto 

judicial. Jesús apeló a la verdad y al procedimiento correcto. Señalar la injusticia es 

un acto de verdad que no viola el principio de no resistir al malo. De hecho, confrontar 

el mal con la verdad es una forma de amor, pues expone las tinieblas a la luz. 

El cristiano puede, y a veces debe, hablar firme y claramente contra el abuso, sin 

necesidad de recurrir a la violencia física ni al odio. 

8.2 El Ejemplo de Pablo y sus Derechos Civiles 

El apóstol Pablo nos ofrece un modelo práctico de ciudadanía responsable. En 

diversas ocasiones, Pablo utilizó sus derechos como ciudadano romano para evitar 

maltratos ilegales o para exigir justicia. 

En Hechos 16:37, después de ser golpeado ilegalmente en Filipos, Pablo exige una 

disculpa pública de los magistrados. En Hechos 22:25, evita ser azotado 

preguntando: "¿Os es lícito azotar a un ciudadano romano sin haber sido 

condenado?". Y en Hechos 25:11, apela a César para evitar una emboscada judía. 

¿Estaba Pablo vengándose? No. Apelar a la ley, a los tribunales o a las autoridades 

policiales no es venganza. Es el uso de los instrumentos de orden que Dios ha 

establecido en la sociedad para refrenar el mal. El cristiano no toma la espada por 

su propia mano, pero reconoce que Dios ha dado la espada al magistrado para 

proteger al inocente. 

8.3 Síntesis de la Distinción 

Para concluir este punto crucial, debemos tener claridad pastoral: Se considera 

bíblicamente permitido y correcto el uso de la defensa verbal, la apelación a 

autoridades legítimas, el llamar a la policía y la búsqueda de protección legal para 

uno mismo y para los vulnerables. 

Lo que el texto de Mateo 5:39 prohíbe taxativamente es la venganza personal, el 

albergar odio hacia el enemigo, y el acto de tomar la justicia por mano propia 

devolviendo violencia por violencia. La línea roja está en el corazón y en el método: 

no nos convertimos en ejecutores de la ira. 

Como bien explica el teólogo Wayne Grudem: "aunque el cristiano debe renunciar 

a la venganza personal y estar dispuesto a sufrir afrentas, esto no anula la 

responsabilidad de las autoridades civiles de castigar el mal" (Teología Sistemática, 

Editorial Vida, 2007, p. 1312). 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 15/17 

 

Grudem enfatiza algo vital: "el creyente puede buscar la protección de la ley para sí 

mismo y para otros, siempre que el motivo no sea el rencor personal, sino la 

preservación de la justicia". 

Nuestra motivación no es destruir al agresor, sino detener el mal 

bajo el amparo de la ley de Dios. Y en esa distinción descansa la 

paz de la conciencia cristiana. 

 

Preguntas para la reflexión: 

1. ¿En qué áreas de mi vida cotidiana tiendo a aplicar la "Ley del Talión" en lugar 

de la gracia de Cristo? 

2. Al analizar el contexto cultural del golpe en la mejilla derecha, ¿cómo cambia 

mi percepción de la "mansedumbre" verla ahora como una afirmación de 

dignidad y no como debilidad? 

3. ¿Cómo puedo distinguir en mis conflictos actuales si mi reacción nace de un 

deseo de justicia o de un hambre de venganza personal? 

4. Si la fortaleza del cristiano se perfecciona en la debilidad, ¿qué "armas" 

humanas estoy llamado a soltar hoy para que el poder de Dios actúe? 

5. ¿De qué manera el ejemplo de Esteban y los primeros mártires desafía mi 

concepto de lo que significa "ganar" o "vencer" en este mundo? 

 

¿Qué nos espera en la Parte 2? 

Si la primera parte de nuestro estudio nos permitió contemplar la majestuosa teoría 

del Reino y el modelo perfecto de nuestro Señor, la Parte 2 nos invita a descender 

de la montaña de la enseñanza a la llanura de la vida cotidiana. Aquí es donde la 

teología se vuelve carne y donde nuestras convicciones son puestas a prueba por la 

realidad de un mundo herido. 

En esta segunda entrega, abordaremos con total honestidad los casos difíciles: 

¿Cómo se aplica la "otra mejilla" en situaciones de abuso o ante la necesidad de 

defender a un ser querido? No nos quedaremos en la superficie; profundizaremos en 

la distinción vital entre la renuncia a la venganza personal y el uso legítimo de la 

justicia que Dios ha establecido para proteger al vulnerable. 

Además, nos enfrentaremos cara a cara con las objeciones más comunes: desde 

el sentimiento de que este estándar es "imposible", hasta el temor de que la 

mansedumbre promueva el abuso. Descubriremos que lo que para nuestra 

naturaleza humana parece una derrota, en la economía de Dios es la victoria más 

contundente. Prepárate para una jornada de honestidad pastoral y examen de 

conciencia que te equipará no solo para entender el mensaje de Jesús, sino para 

encarnarlo allí donde más se necesita: en el calor de tus conflictos y en la paz de tu 

testimonio. 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 16/17 

 

¡Acompáñanos a descubrir cómo el mal muere cuando choca 

contra un corazón que se niega a rebotarlo! 

 

Cuestionario: 

Con la finalidad de ayudarte a meditar sobre todo lo que el Señor nos ha enseñado 
en este estudio bíblico, te dejamos aquí un cuestionario que será de gran ayuda para 
tu comprensión de la Palabra de Dios. 

Dios te bendiga !!!  

1. ¿Cuál era el propósito original de la "Ley del Talión" en el Antiguo Testamento 

según el texto? 

2. ¿Qué significa léxicamente el término griego anthistēmi y en qué contexto se 

usaba comúnmente? 

3. Según el significado cultural del primer siglo, ¿qué implicaba específicamente 

un golpe en la mejilla derecha? 

4. ¿Cómo respondió Jesús al oficial que lo golpeó durante su juicio ante el 

Sanedrín y qué nos enseña esto sobre el uso de la palabra? 

5. ¿Cuál es la diferencia fundamental que establece el estudio entre la 

"venganza personal" y la "defensa legal"? 

 

Respuestas al Cuestionario 

1. Respuesta: Actuar como un dique de contención a la ira humana, limitando 

la venganza para que el castigo fuera exactamente equivalente al daño y no 

exponencial. (Sección 1.1, pág. 2). 

2. Respuesta: Significa "pararse en contra de" y se usaba frecuentemente en 

contextos militares o de combate violento para referirse a devolver el golpe de 

manera activa. (Sección 2.1, pág. 4). 

3. Respuesta: Representaba el insulto máximo y la afirmación de la inferioridad 

social de la víctima, pues se daba con el dorso de la mano derecha. (Sección 

2.4, pág. 5). 

4. Respuesta: No devolvió el golpe físico, pero utilizó una defensa verbal para 

exponer la injusticia y la ilegalidad del acto, apelando a la verdad del 

procedimiento. (Sección 3.2, pág. 7). 

5. Respuesta: La venganza personal es una represalia movida por el odio y el 

rencor, mientras que la defensa legal es el uso de instrumentos legítimos de 

orden establecidos por Dios para proteger al inocente y preservar la justicia. 

(Sección 8.3, pág. 13). 

 

http://www.palabrasdevida.com/


 

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com)     -      VOLVER AL INICIO       -     Página 17/17 

 

 

GLORIA A DIOS !!! 

 
"Que la paz y la abundancia que encontramos en Jesús llenen tu vida”.  
Te saluda con amor fraternal, Daniel Liandro. 

“En todo tiempo ama el amigo y es como un hermano en tiempo de angustia”. 

(Prov. 17:17) 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.palabrasdevida.com/
https://wa.me/+5491137845752
https://www.youtube.com/@ReflexionaconDios/videos
http://palabrasdevida.com

