MINISTERO APOSTOLICO INTERNACIONAL

Anhelamos acompanarte con una Palabra de amor y esperanza.

www.palabrasdevida.com

La Otra Mejilla:

Venciendo al Mal con el Bien en la Etica del Reino.

Parte 1 de 2.

Contenido

1. EI Sermon del Monte: Marco Interpretativo ..o,
1.1 La Etica del Reino vs. La Ley del TalidN........c.coooveeeeeeeeeeeeeeeeee e,
1.2 El Patrén del Sermon: Seis Antitesis.......oovvvvvviviiiiiiiiiiiiiiieeeee

2. Analisis LEXICO ReSpONSabIe ...........uoiiiiiiiiiiiiii e
2.1 No resistais (anthistémi, Strong G436) ...
2.2 Al que es malo (6 ponérd, Strong G4190)........cccevvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeee
2.3 Vuélvele (strepsd, Strong GA4762) ........ccoevvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeee
2.4 Mejilla derecha - Significado Cultural.............cccccciiiiiiieee

PARTE Il: EL TESTIMONIO BIiBLICO COMPLETO ......oooviiiiiiieece e,

3. Jesus: Modelo Perfecto de Su Propia Ensefanza...............ccccoevvvviiiiiieeceeceninn,
3.1 La Purificacion del Templo (Juan 2:13-17) ...ccooiviiiiiiie e
3.2 El Incidente en el Sanedrin (Juan 18:22-23).........cccceeiiiiiiiiiiiiiiiie e,
3.3 Jesus Durante la Pasion: EI Cumplimiento Supremo.........cccccccceeiiiieiiieenene,
3.4 JESUS €N 12 CrUZ ...t e e e et e e e e e e eaaee

4. El Testimonio APOSTIOlICO ......uiiieeiieeieieie e
4.1 Pedro: Testigo Ocular y Maestro...........ccuvvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeiieeeeeeeeeeee
4.2 Pablo: El Apdstol de [0S Gentiles ........ocovvvvvveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeee
4.3 Santiago: Hermano del SER0r...........couvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

5. El Testimonio de 10s Primeros MaArtires............coooovviiiiiiiiiniiee e
5.1 Esteban (Hechos 7:54-60) .......ccooeeiiiiiiii


http://www.palabrasdevida.com/

5.2 La Nube de Testigos y el Triunfo de la Sangre ...........ccccccveeiiiiiiiiiiiiiiinnnnnn. 10

PARTE lIl: PRINCIPIOS TEOLOGICOS FUNDAMENTALES.......cccoooveeeeereenee, 11

6. La Naturaleza del ReinN0 de DiOS.........coiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e 11

6.1 Un Reino que no es de este MUNAO ..........cooeviiiiiiiiiiiiiiiiecccin e 11

6.2 La Paradoja del Poder en la Debilidad ............cccooeiiiiiiiiiiiiiiiici e, 12

7. Sufrimiento Redentor vs. Sufrimiento Evitable ...................cooo 12

7.1 Analisis de la Distincion BibliCa.............ccoovviiiiiiiiiic e 12

7.2 El Problema de Crear Categorias Artificiales............ccccccovvviiiiiiiiiiiiiinnnnnn. 13

8. La Distincion Legitima: Defensa Legal vs. Venganza Personal....................... 13

8.1 El Uso de Procedimientos Legales ............cccccvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee 14

8.2 El Ejemplo de Pablo y sus Derechos Civiles ..........cccccccvvviiiiiiiiiiiiiiiinnnnn. 14

8.3 Sintesis de la DistinCiON ... 14

¢QUE NOS espera en la Parte 27 .........uuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 15

(@113 (o] =4 o 16
Prélogo:

Existe un pasaje en las Escrituras que ha sido, a lo largo de los siglos, el mas
admirado por los santos y el mas evadido por los cautos. Es una declaracion que
parece desafiar las leyes de la fisica social y los instintos mas primarios de nuestra
naturaleza humana. ¢Es posible que la mayor fuerza de un ciudadano del Cielo
resida, precisamente, en su capacidad de no usarla?

En las siguientes paginas, nos adentraremos en el "manifiesto" de un Reino que no
se expande con el filo de la espada, sino con la firmeza de un rostro que no se aparta
ante el agravio. No estamos ante un tratado de pasividad, sino ante un manual de
resistencia sobrenatural. Aqui se desglosa el misterio de como la vulnerabilidad, lejos
de ser debilidad, se convierte en el espejo donde la violencia del mundo se mira y
queda, por fin, desarmada. Preparense para descubrir que la "otra mejilla" no es una
invitacion al silencio del cobarde, sino el grito mas potente de un alma que ya no
pertenece a este mundo: Colosenses 1:13 "E/ nos rescaté de la potestad de las
tinieblas, y nos trasladé al reino de su Hijo amado,”

PARTE I: CONTEXTO BIBLICO-TEOLOGICO

1. El Sermén del Monte: Marco Interpretativo

Nos adentramos en el corazén mismo de la ensefianza de Jesus. El Sermoén del
Monte no es simplemente una coleccion de consejos morales o proverbios sabios
para tener una vida equilibrada; es la constitucién del Reino de los Cielos. Es el
momento en que el Rey sube al monte y declara cémo es la vida bajo Su gobierno.

Y al llegar a la seccion sobre la retribucion personal (Mateo 5:38-42), nos
encontramos con uno de los pasajes mas radicales y contraculturales de toda la

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 2/17



http://www.palabrasdevida.com/

Escritura. Jesus toma los instintos mas basicos de supervivencia y justicia humana
y los pone de cabeza. Para comprender correctamente el mandato de “poner la otra
mejilla”, no podemos aislarlo como un versiculo suelto; debemos verlo dentro del
gran disefo arquitectonico que Jesus esta construyendo en el capitulo 5 de Mateo.

1.1 La Etica del Reino vs. La Ley del Talién

Para comprender la magnitud del cambio que Jesus introduce, debemos leer primero
Su mandato con claridad. El texto base dice: "Oisteis que fue dicho: Ojo por ojo, y
diente por diente. Pero yo os digo: No resistais al que es malo; antes, a cualquiera
que te hiera en la mejilla derecha, vuélvele también la otra" (Mateo 5:38-39).

Este mandamiento se inserta en una serie de antitesis donde Jesus redefine la
justicia. El Maestro comienza citando lo que todos conocian de memoria: la famosa
Ley del Talién registrada en Exodo 21:23-25, que prescribia "ojo por ojo, diente por
diente".

A menudo, leemos esta antigua ley con ojos modernos y la juzgamos como barbara
o cruel. Sin embargo, en su contexto histérico original, la Ley del Talion fue un avance
extraordinario de misericordia. Antes de esta ley, la venganza humana no tenia
limites. Si alguien de una tribu heria a un miembro de otra, la respuesta no solia ser
proporcional; era exponencial. Un golpe se pagaba con la muerte; una muerte se
pagaba con la masacre de una familia entera. La venganza era una espiral de sangre
sin fin.

Dios establecié la Ley del Talion para poner un dique de contencién a la ira humana.
El principio era claro: la respuesta no podia ser mayor que la ofensa. Limitaba la
venganza personal asegurando que el castigo fuera exactamente equivalente al
dano, ni mas ni menos. Era una ley de justicia civil disefiada para prevenir el caos
social.

Pero Jesus no viene a administrar un sistema civil; viene a inaugurar un Reino
espiritual. Jesus no anula la necesidad de justicia en la sociedad, sino que llama a
sus seguidores a un estandar superior. El nos invita a renunciar voluntariamente al
derecho de venganza personal. Mientras la ley civil dice: "Tienes derecho a exigir
una compensacion exacta", la ética del Reino dice: "Tienes la libertad de renunciar a
tu derecho para mostrar el caracter de Dios". Es una transicion de la justicia
retributiva a la gracia redentora.

1.2 El Patréon del Sermoén: Seis Antitesis

Para entender la profundidad de este llamado, debemos observar cémo ensefia
Jesus. A través de la formula repetitiva "Oisteis que fue dicho... pero yo os digo”
(Mateo 5:21-48), el Senor establece seis antitesis. En cada una de ellas, Jesus toma
un mandamiento de la Ley mosaica y profundiza en él hasta llegar a la raiz.

Es crucial entender que esto no se trata de una abolicién de la moral mosaica. Jesus
no esta diciendo que la Ley estaba equivocada; esta diciendo que la interpretacion
de los escribas y fariseos era superficial. Ellos pensaban que cumplir la ley era

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 3/17



http://www.palabrasdevida.com/

simplemente una cuestion de conducta externa. Jesus revela que la verdadera
justicia es una cuestion del corazon.

Por ejemplo, la ley antigua declaraba: "No mataras" (Mateo 5:21), y los fariseos se
sentian justos simplemente porque no habian asesinado fisicamente a nadie. Pero
Jesus rompe esa falsa seguridad diciendo: “Pero yo os digo que cualquiera que se
enoje contra su hermano, sera culpable de juicio” (Mateo 5:22). Con esto, el Maestro
traslada el foco del comportamiento exterior (el acto de matar) a la transformacion
del corazén (la raiz de la ira).

De la misma manera, cuando llegamos al tema de la venganza, no es suficiente con
decir: "Solo le saqué un diente porque él me sacd uno a mi". Eso es legalismo
externo. El cumplimiento en profundidad que pide Jesus es arrancar la raiz misma
de la venganza del corazén, de modo que ni siquiera deseemos devolver el mal.

1.3 El Contexto Inmediato: El Amor a los Enemigos

Mateo 5:38-48 constituye una unidad tematica indivisible. No podemos separar la
instruccion de la "otra mejilla" del mandato que le sigue inmediatamente: "Amad a
vuestros enemigos”. Todo este bloque culmina con una meta que parece
inalcanzable: "Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que esta en los
cielos es perfecto” (Mateo 5:48).

Esta conexidn es esencial para nuestra vida diaria. Nos ensefia que no debemos
reaccionar calculando qué es lo que 'nos conviene' o lo que 'funciona’. No ofrecemos
la otra mejilla como una técnica magica para detener al agresor —porque a veces el
ataque continua— ni tampoco como una tactica inteligente. No lo hacemos buscando
un resultado util, sino por fidelidad a quien somos en Cristo.

La motivacion es imitativa: ;como actua Dios con sus enemigos? Jesus nos recuerda
que El "hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover sobre justos e
injustos” (Mateo 5:45). Dios muestra bondad incluso a quienes lo rechazan. Por lo
tanto, cuando renunciamos a la venganza, estamos imitando el caracter propio de
nuestro Padre celestial. No se trata de eficiencia, se trata de identidad.

"La verdadera victoria no es destruir al enemigo, sino desarmar la
enemistad”

2. Analisis Léxico Responsable

A menudo, las traducciones no logran capturar los matices culturales y linguisticos
que dan vida al texto central que estudiamos. Para no caer en interpretaciones
erroneas —como pensar que Jesus nos pide ser pasivos ante el abuso—
necesitamos examinar las palabras exactas que el Sefior eligid.

2.1 No resistais (anthistémi, Strong G436)

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 4/17



http://www.palabrasdevida.com/

El mandamiento central es "No resistais al que es malo" (Mateo 5:39). El término
griego utilizado aqui es anthistémi. Literalmente significa "pararse en contra de" (antr:
contra; histemi: pararse). En la literatura griega antigua, este verbo se usaba a
menudo en contextos militares o de combate violento. Significa resistir de manera
activa y confrontativa, devolver el golpe, entrar en una batalla de fuerza contra fuerza.

En el contexto del Sermdn del Monte, Jesus prohibe devolver violencia con violencia
o mal con mal. Cuando alguien nos ataca, el instinto natural es el anthistémi:
pararnos firmes y devolver el ataque con la misma moneda. Jesus dice: "No lo
hagas".

Sin embargo, debemos destacar algo importante: Esto no debe interpretarse como
una pasividad absoluta ante toda forma de maldad. Jesus no esta diciendo que
debemos dejar que el pecado reine o que debemos permitir el abuso sistematico sin
buscar justicia o proteccion. Jesus mismo, cuando fue golpeado injustamente en su
juicio, cuestiono al oficial: "si he hablado mal, testifica en qué esta el mal; y si bien,
Jpor qué me golpeas?” (Juan 18:23).

Lo que se prohibe es la represalia violenta personal. Es la decision de no usar las
armas del enemigo para combatirlo. Es negarse a entrar en el juego del odio.

2.2 Al que es malo (to ponéro, Strong G4190)

La frase "al que es malo"” traduce la expresion griega t6 ponéré. Aunque
gramaticalmente podria referirse al "maligno” (el diablo), en este contexto especifico
se refiere a la persona humana que actua con maldad contra el creyente.

El énfasis del Sefior es profundo: no debemos responder utilizando el mismo tipo de
maldad que se esta recibiendo. Si respondes a un hombre malo con tus propias
acciones malas (ira descontrolada, violencia, insultos), te has convertido en lo que
odias. Romper el ciclo de la violencia requiere que una de las partes absorba el golpe
sin devolverlo.

2.3 Vuélvele (strepso, Strong G4762)

La instruccion continua: "vuélvele también la otra”. La palabra griega es strepso, que
significa primariamente girar o voltear fisicamente.

A veces, predicadores bien intencionados han intentado espiritualizar este término,
sugiriendo que significa "cambiar la situacion" o "darle una vuelta al asunto" en un
sentido abstracto. Pero no existe evidencia lexicografica sélida para esa
interpretacion. La lectura mas fiel es la literal: se refiere al movimiento del rostro ante
el agresor.

Es un acto fisico, visible y concreto. Ante el golpe, el discipulo no huye ni contraataca;
gira el rostro y expone el otro lado. Es un acto de vulnerabilidad valiente. Requiere
un control sobrenatural sobre el propio cuerpo y las emociones. Es decir con hechos:
"No tengo miedo, y no voy a devolverte el mal".

2.4 Mejilla derecha - Significado Cultural

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 5/17



http://www.palabrasdevida.com/

Aqui llegamos a la clave que desbloquea el significado de todo el pasaje. Jesus
especifica: "a cualquiera que te hiera en la mejilla derecha"”. ;Por qué la derecha?

En el mundo antiguo, la mano izquierda se consideraba impura y casi nunca se
usaba para interactuar socialmente, y mucho menos para golpear en un contexto
publico. La mayoria de las personas son diestras. Si un agresor te golpea con su
puiio derecho (un golpe de pelea), te golpearia en la mejilla izquierda.

Para golpear la mejilla derecha utilizando la mano derecha, el agresor tiene que usar
el dorso de la mano. Es un revés. En la cultura judia y romana del primer siglo, un
golpe con el dorso de la mano no buscaba primariamente causar dafio fisico grave;
era el insulto maximo.

Este tipo de golpe expresaba la inferioridad social del golpeado. Era el golpe que un
amo daba a un esclavo, que un romano daba a un judio, o que un padre severo daba
a un hijo. El mensaje del golpe era: "Tu no eres nadie. Eres inferior a mi. Te
desprecio”.

Entendiendo esto, la respuesta de Jesus es revolucionaria. Al ofrecer la mejilla
izquierda, el agredido obliga al agresor a cambiar su postura. Para golpear la mejilla
izquierda con la mano derecha, tendria que usar la palma abierta o el pufio cerrado.
Y golpear con el pufio era un trato entre iguales.

Por lo tanto, "poner la otra mejilla" es una forma de resistencia no violenta que afirma
la dignidad del creyente. Sin decir una palabra, el discipulo esta diciendo: "Puedes
golpearme, pero no puedes humillarme. No acepto tu definicion de mi como inferior".
Afirma su valor humano sin recurrir al pecado de la violencia.

Como senala el experto Craig S. Keener en el contexto histérico: ..."ofrecer la otra
mejilla no era una invitacion al masoquismo, sino una respuesta que avergonzaba al
agresor al demostrar que su insulto no habia logrado despojar a la victima de su
dignidad cristiana" (The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary, Wm.
B. Eerdmans Publishing, 2009, p. 197).

Esta es la grandeza a la que Cristo nos llama. No a ser alfombras donde el mal se
limpie los pies, sino a ser espejos de dignidad que, al no romperse bajo el insulto,
reflejan la luz de un Reino inconmovible.

"El Reino de Dios no se defiende con las armas del mundo, sino
con la inquebrantable dignidad de los hijos de luz"

PARTE Il: EL TESTIMONIO BiBLICO COMPLETO

3. Jesus: Modelo Perfecto de Su Propia Enseianza

A menudo, es facil ensefiar una ética elevada, pero es infinitamente mas dificil vivirla.
Sin embargo, lo que hace que el mandato de la no resistencia sea ineludible para el
cristiano es que Jesus no solo lo predico en la ladera de una montafa, sino que lo

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 6/17



http://www.palabrasdevida.com/

encarné en cada paso de Su ministerio y, sobre todo, en Su muerte. El es la
interpretacion viva de sus propias palabras.

Para comprender cdmo aplicar “la otra mejilla" en el mundo real, debemos observar
como lo hizo el Maestro.

3.1 La Purificacién del Templo (Juan 2:13-17)

Frecuentemente, cuando se ensefia sobre la no violencia, surge una objecion casi
inmediata: ";Y qué pasé cuando Jesus entro al templo con un azote de cuerdas?".
Muchas veces se utiliza este pasaje como una justificacion para la defensa personal
violenta o la "ira santa" agresiva.

Sin embargo, una lectura pastoral y teoldgica cuidadosa nos muestra otra realidad.
Este episodio debe entenderse estrictamente como un acto profético-mesianico.
Jesus no estaba reaccionando porque alguien lo insulté o lo golped personalmente;
El estaba actuando con autoridad divina para limpiar la casa de Su Padre.

Estaba cumpliendo la antigua profecia de Malaquias 3:1-3, que anunciaba que el
Sefior vendria subitamente a Su templo para purificarlo. Es crucial notar que, en el
registro biblico, el énfasis de la accidén de Jesus recae sobre la purificacién del
espacio sagrado: volcando mesas, derramando monedas y usando un azote para
echar fuera a los animales del templo. Aunque el texto de Juan 2:15 no especifica
con total claridad si el azote fue usado exclusivamente para los animales o también
para apremiar a los mercaderes, lo cierto es que no hay descripcion de violencia
fisica directa contra las personas. Su accién fue una purificacion institucional
autoritativa, no una agresion personal contra individuos. Usar este texto para
justificar nuestra violencia personal es ignorar la autoridad unica que Cristo tenia
como Hijo para ordenar Su propia casa y purificar el lugar de adoracién a Su Padre.

3.2 El Incidente en el Sanedrin (Juan 18:22-23)

Si queremos ver como Jesus aplica la ensenanza de Mateo 5:39 bajo presion real,
debemos ir a la noche de su arresto. Mientras era interrogado por el sumo sacerdote,
un alguacil le dio una bofetada.

Aqui tenemos la situacion exacta: un golpe injusto, dado por una figura de autoridad
(o su representante), en un contexto publico. ¢ Qué hizo Jests? No puso literalmente
la otra mejilla fisica en silencio absoluto, ni tampoco devolvio el golpe.

Al analizar la secuencia, vemos una coherencia perfecta con su ensefianza:

Primero, su respuesta fue de naturaleza verbal, no fisica. Jesus no levanté la mano
para bloquear ni para contraatacar. Mantuvo el control total de Su cuerpo.

Segundo, expuso la injusticia. Su pregunta fue penetrante: "Si he hablado mal,
testifica en qué esta el mal; y si bien, ;por qué me golpeas?”. Con estas palabras,
Jesus apeld a la justicia del procedimiento legal. Estaba diciendo: "Si esto es un
juicio, pruébame el delito; si no puedes, tu violencia es ilegal".

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina7/17



http://www.palabrasdevida.com/

Esto nos ensefa una leccion vital: "Poner la ofra mejilla" no significa que no podamos
hablar. No significa que no podamos sefalar la injusticia o apelar a la ley. Lo que
Jesus demuestra es que se puede confrontar el mal y defender la verdad sin buscar
venganza personal ni recurrir a la represalia violenta. Mantuvo su dignidad y expuso
la cobardia del agresor, todo sin pecar.

3.3 Jesus Durante la Pasion: El Cumplimiento Supremo

A medida que avanzamos hacia la cruz, el silencio de Jesus se vuelve atronador.
Durante las horas de su sacrificio, Jesus vivio literalmente la renuncia a toda forma
de resistencia para salvarnos.

Cumplio al pie de la letra la vision de Isaias 53:7: "Como oveja delante de sus
trasquiladores, enmudecio, y no abrié su boca”. No fue un silencio de debilidad, sino
de poder contenido.

El relato de Mateo 26:67-68 es estremecedor. Soportd escupitajos en el rostro,
pufietazos y bofetadas. Sus enemigos lo golpeaban y se burlaban diciendo:

"Profetizanos, Cristo, quién es el que te golped”. Jesus tenia el poder para destruir
a sus agresores con una palabra, pero eligié no responder ni identificarse.

Mas adelante, ante Pilato y los principales sacerdotes (Mateo 27:12-14), su postura
continué. Ante la lluvia de acusaciones falsas, "no respondié ni una palabra; de tal
manera que el gobernador se maravillaba mucho”.

Aqui vemos la conclusién del modelo de Cristo: El no intentd "revertir la situacion”
con ingenio retdrico ni buscéd una salida inteligente para evitar el dolor. Simplemente,
soportd el maltrato fisico extremo porque ese sufrimiento era parte de la copa que el
Padre le habia dado.

3.4 JesuUs en la Cruz

El estandar maximo de la ética cristiana se establece en el Calvario. Colgado entre
el cielo y la tierra, sufriendo la injusticia mas grande de la historia universal, Jesus no
pronuncié maldiciones. No amenazd con el juicio divino a quienes le clavaban.

En cambio, Lucas 23:34 registra su oracion: "Padre, perdonalos, porque no saben
lo que hacen". Esto es amor activo hacia los enemigos. No es solo "no golpearlos";
es interceder por su bienestar eterno mientras ellos buscan tu destruccién fisica.

4. El Testimonio Apostélico

Podriamos pensar que este nivel de conducta era exclusivo del Hijo de Dios. Sin
embargo, al leer las cartas de los apdstoles, descubrimos que ellos entendieron la
no resistencia como una norma para toda la iglesia.

4.1 Pedro: Testigo Ocular y Maestro

El apd6stol Pedro, quien vio de primera mano los sufrimientos de Jesus, escribe a una
iglesia perseguida. En 1 Pedro 2:19-24, presenta a Cristo no solo como Salvador,

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 8/17



http://www.palabrasdevida.com/

sino como ejemplo. Usa la palabra griega hypogrammos, que se refiere a una
plantilla de escritura que los nifios usaban para trazar letras perfectamente. Jesus es
el trazo que debemos copiar.

Pedro nos dice que el creyente es llamado a algo insdlito: “soportar molestias
padeciendo injustamente” (1 Pedro 2:19), y afirma que esto "es aprobado delante
de Dios" (1 Pedro 2:20). Describe la conducta del Maestro: "quien cuando le
maldecian, no respondia con maldicion; cuando padecia, no amenazaba" (1 Pedro
2:23). Y en este mismo versiculo nos da la clave teologica de como es posible vivir
asi: "sino encomendaba la causa al que juzga justamente” (1 Pedro 2:23).

La unica forma de soltar la venganza es confiar en que hay un Juez Justo que ve
todo. No necesitamos vengarnos porque Dios hara justicia final. Soltar el juicio es un
acto de fe.

4.2 Pablo: El Apéstol de los Gentiles

Pablo, quien antes de conocer a Cristo era un hombre violento, desarrolla esta ética
en términos practicos en Romanos 12:17-21.

Su instruccién es un eco directo de Jesus: "No paguéis a nadie mal por mal”. Pablo
entiende que la ira busca salida, pero nos instruye: "No os venguéis vosotros
mismos, amados mios, sino dejad lugar a la ira de Dios". Nuevamente, la confianza
en la justicia divina es lo que nos libera de la venganza personal.

Pero Pablo va mas alla de la pasividad. Nos llama a una resistencia activa en el bien:
"si tu enemigo tuviere hambre, dale de comer"”. La estrategia apostolica no es
violenta, es redentora: "No seas vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal".

4.3 Santiago: Hermano del Sefor

Santiago, lider de la iglesia en Jerusalén, describe en Santiago 5:6 la realidad de
los ricos opresores contra los creyentes pobres: "Habéis condenado y dado muerte
al justo, y él no os hace resistencia”. Aqui, la no resistencia es la marca distintiva del
"justo” frente a la opresion extrema. Es el testimonio final de confianza en Dios mas
alla de la muerte.

5. El Testimonio de los Primeros Martires

La historia de la iglesia primitiva nos confirma que los primeros cristianos no vieron
el Sermén del Monte como una utopia inalcanzable, sino como un manual de
instrucciones.

5.1 Esteban (Hechos 7:54-60)

Esteban, el primer martir, es el ejemplo perfecto de un discipulo imitando a su
Maestro. Mientras las piedras llovian sobre su cuerpo, Esteban no intentd defenderse
fisicamente. No recogio piedras para devolverlas. No us6 sus ultimos alientos para
gritar insultos o profecias de condenacion contra sus verdugos.

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 9/17



http://www.palabrasdevida.com/

Su reaccidén fue sobrenatural. Cayé de rodillas y clamo a gran voz: "Sefior, no les
tomes en cuenta este pecado”. Murié perdonando. Murié amando. Su muerte fue un
espejo de la muerte de Jesus, demostrando que, por el Espiritu Santo, un ser
humano ordinario puede vivir y morir con la dignidad divina de la no violencia.

Como bien resume el teélogo contemporaneo John Stott: "La no resistencia que
Jesus exige no es una capitulacion ante el mal, sino una técnica de amor para
vencerlo. Es la negativa a dejarse arrastrar al nivel del agresor, respondiendo con
una generosidad que lo deja moralmente desarmado” (El Sermon del Monte, Editorial
Certeza, 1978, p. 115).

5.2 La Nube de Testigos y el Triunfo de la Sangre

Pero Esteban no fue una excepcion solitaria. La Biblia nos muestra que esta actitud
se convirtio en el sello distintivo de los testigos de Jesus.

Poco tiempo después, leemos en Hechos 12:1-2 sobre Jacobo (Santiago), hermano
de Juan. El texto nos dice escuetamente que el rey Herodes "matdé a espada a
Jacobo". No hay registro de una revuelta de los discipulos para salvarlo, ni de una
resistencia violenta del apdstol. Al igual que su Maestro, Jacobo bebid la copa del
sufrimiento sin derramar sangre ajena.

Y en la vision gloriosa de Apocalipsis, cuando se nos describe a los martires que
vencieron al dragon, se nos da el secreto de su victoria: "Y ellos le han vencido por
medio de la sangre del Cordero y de la palabra del testimonio de ellos, y
menospreciaron sus vidas hasta la muerte"” (Apocalipsis 12:11).

Nota la paradoja del Reino: vencieron, pero murieron. Su arma no fue la espada de
hierro, sino "la palabra del testimonio”. Esta "nube de testigos" nos ensefia que en el
Reino de Dios, el vencedor no es el que queda de pie sobre el cadaver de su
enemigo, sino el que se mantiene fiel a Cristo incluso cuando su propia vida es
derramada.

"El silencio de Cristo no fue debilidad, fue la fuerza de quien confia
en el Juez Justo"

Sintesis Teolégica

Al observar el panorama completo, desde el ministerio de Jesus (27-30 d.C.) hasta
el fin de la era apostdlica (90 d.C. aprox.), el mensaje es unificado y contundente. El
testimonio biblico nos muestra que “dar la otra mejilla” es una disposicién constante
del corazén a sufrir la injusticia antes que cometer el pecado de devolver el mal.

No encontramos en el Nuevo Testamento una "letra chica" o una distincidn o
excepcion, que permita la resistencia violenta basandose en quién nos ataca o por
qué nos ataca. El llamado es a una confianza radical en Dios, creyendo que la cruz
—y no la espada— es el poder que verdaderamente transforma el mundo.

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 10/17



http://www.palabrasdevida.com/

PARTE llI: PRINCIPIOS TEOLOGICOS FUNDAMENTALES

Hasta ahora hemos observado el mandato de Jesus y Su ejemplo personal. Pero
para que esta ética eche raices profundas en nosotros y no sea solo una conducta
externa forzada, necesitamos entender la teologia que la sostiene. No ponemos la
otra mejilla simplemente aunque sea una regla dificil de cumplir; lo hacemos porque
pertenecemos a un orden de realidad diferente.

6. La Naturaleza del Reino de Dios

El comportamiento del cristiano esta intrinsecamente ligado a su ciudadania. La
razon por la que nuestra respuesta ante la violencia debe ser distinta a la del resto
de la humanidad es porque el Reino al que servimos opera bajo leyes de fisica
espiritual completamente opuestas a las de la tierra.

6.1 Un Reino que no es de este Mundo

En el momento mas critico de su vida, cuando estaba frente a la maxima autoridad
politica de la region, Jesus hizo una declaracion que define todo nuestro sistema
etico. En su dialogo con Pilato, registrado en Juan 18:36, Jesus establece con
claridad meridiana: "Mi reino no es de este mundo; si mi reino fuera de este mundo,
mis servidores pelearian para que yo no fuera entregado a los judios; pero mi reino
no es de aqui”.

Analicemos la légica del Maestro. El vincula directamente la naturaleza de Su reino
—el término griego es kosmos— con el uso de la violencia. La premisa es sencilla:
los reinos de este mundo se establecen, se mantienen y se defienden mediante la
fuerza. La coercion, la espada y la guerra son los métodos naturales para preservar
el poder terrenal. Si Jesus fuera un rey terrenal, lo l6gico, lo esperable y lo "correcto”
seria que sus seguidores sacaran las espadas para evitar su captura.

Y, de hecho, eso fue exactamente lo que sucedidé en un momento de impulso
humano. El Evangelio nos narra que Simén Pedro, operando bajo la l6gica de la
defensa terrenal, no pudo contenerse. El texto registra: "Entonces Simoén Pedro, que
tenia una espada, la desenvaino, e hirio al siervo del sumo sacerdote, y le corto la
oreja derecha. Y el siervo se llamaba Malco" (Juan 18:10).

Pedro intenté defender el Reino de Dios con las armas de los hombres. Creyd que
la lealtad al Mesias requeria derramar sangre. Sin embargo, Jesus detuvo
inmediatamente esa reaccion, sanando al herido y reprendiendo al defensor,
estableciendo para siempre que Su autoridad no depende del filo del acero, sino del
poder de la obediencia.

Asi, al prohibir la lucha fisica de sus discipulos, Jesus traza una linea divisoria
infranqueable. El separa los métodos del Reino de Dios de los métodos coercitivos
y violentos de las estructuras humanas. No podemos construir la justicia de Dios
usando las herramientas de la ira humana.

Esto nos lleva a una verdad que desafia nuestra intuicion: en el Reino de Dios, lo
que parece una derrota temporal a los ojos del mundo puede ser, en realidad, la

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 1117



http://www.palabrasdevida.com/

victoria espiritual definitiva. La cruz es el ejemplo supremo. Para Roma y para los
lideres judios, la cruz era el fracaso total de Jesus. Pero para el cielo, era la
entronizacion del Rey y la derrota del pecado.

Por lo tanto, para el ciudadano del Reino, la muerte fisica no se considera el peor
resultado posible. Hay algo peor que morir: desobedecer. Hay algo peor que ser
golpeado: perder el caracter de Cristo al devolver el golpe.

La preservacion de la vida fisica no es el valor supremo; la
fidelidad al Rey lo es.

6.2 La Paradoja del Poder en la Debilidad

Esta mentalidad nos lleva a una paradoja que el mundo no puede comprender. El
apodstol Pablo no hablaba desde la teoria, sino desde las cicatrices. El mismo hace
un inventario estremecedor de lo que significd no resistir al malo en su propia carne:
"...en azotes sin numero; en carceles mas,; en peligros de muerte muchas veces. De
los judios cinco veces he recibido cuarenta azotes menos uno. Tres veces he sido
azotado con varas; una vez apedreado..." (2 Corintios 11:23-25).

Sin embargo, este hombre, que tenia todas las justificaciones humanas para la
amargura, profundiza en la realidad superior del Reino en 2 Corintios 12:9-10. Alli,
la respuesta a su sufrimiento no fue la venganza, sino la voz del Sefior diciéndole:
"Bastate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la debilidad".

La palabra griega para debilidad es astheneia, que implica fragilidad, falta de fuerza,
vulnerabilidad. La légica humana nos grita que la seguridad esta en la fortaleza, en
la capacidad de intimidar, en tener el arma mas grande o el golpe mas rapido. Pero
la l6gica del Reino nos dice que la fortaleza del creyente no reside en su capacidad
de imponerse por la fuerza, sino en su dependencia radical de la gracia.

La ética de la no resistencia es, en realidad, una manifestacion de este poder
superior. Cuando renunciamos a nuestros propios medios de defensa violenta,
cuando decidimos no devolver el mal, se abre un espacio para que el poder de Dios
actue. Se requiere mas fuerza espiritual para controlar la mano que quiere golpear
que para soltar el golpe.

"El Reino de Dios no avanza por la fuerza de la espada, sino por el
poder indestructible del sacrificio”

7. Sufrimiento Redentor vs. Sufrimiento Evitable

A menudo, en nuestro intento de suavizar las palabras de Jesus, tratamos de crear
categorias. Buscamos excusas para decir: "Bueno, Jesus se referia a sufrir por
predicar el evangelio, pero no se referia a si alguien me asalta en la calle por maldad
comun". ;Es valida esta distincion biblicamente?

7.1 Andlisis de la Distincion Biblica

Si somos honestos con el texto sagrado, el testimonio biblico no ofrece una base
sélida para distinguir entre un "sufrimiento noble" que debemos aceptar (por piedad

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 12/17



http://www.palabrasdevida.com/

0 persecucion religiosa) y un ‘“sufrimiento comun" que podemos resistir
violentamente (por maldad criminal).

Es cierto que textos como 2 Timoteo 3:12 aseguran que "fodos los que quieren vivir
piadosamente en Cristo Jesus padeceran persecucion”. Sin embargo, estos textos
nunca sugieren que, si el ataque no es por motivos religiosos, entonces tenemos luz
verde para responder con la misma moneda. La ética del cristiano no cambia segun
la motivacion del agresor; la ética del cristiano es constante porque depende de quién
es Cristo.

Para eliminar cualquier duda, el apdstol Pablo establece una regla universal en
Romanos 12:17: "No paguéis a nadie mal por mal”. La fuerza de este mandato
radica en la palabra "nhadie”. El texto no dice "a nadie, excepto si es un delincuente"
0 "a nadie, salvo que no sea por causa de la fe". Esta prohibicion es absoluta y abarca
a todo ser humano, cerrando definitivamente la puerta a la represalia en cualquier
circunstancia.

En Juan 16:33, Jesus nos da una promesa que abarca toda la experiencia humana:
"En el mundo tendréis afliccion; pero confiad, yo he vencido al mundo”. La palabra
afliccion traduce el término griego thlipsis, que es general; se refiere a presion,
angustia y problemas de todo tipo. Y ante esta realidad, la instruccion de Cristo no
es la articulacion de una autodefensa fisica o el desarrollo de técnicas de combate,
sino la confianza en Su victoria.

7.2 El Problema de Crear Categorias Artificiales

Intentar establecer divisiones entre tipos de sufrimiento presenta riesgos
hermenéuticos (interpretativos) y pastorales graves.

Primero, los apdstoles no hacen tal distincidon en sus epistolas. Pedro y Pablo tratan
el padecimiento injusto como una unidad. Nos llaman a hacer el bien y sufrir por ello,
sin especificar si el que nos hace sufrir es un perseguidor romano o un ladrén comun.

Segundo, y mas peligroso aun, crear estas categorias otorga al creyente una facultad
subjetiva peligrosa: la de decidir cuando aplicar la ética de Jesus y cuando
suspenderla. Si yo puedo decidir qué sufrimiento es "digno de no resistencia" y cual
no, inevitablemente mi carne encontrara razones para clasificar cualquier ofensa
personal como una excepcidon que justifica mi violencia. Esto suele derivar en la
racionalizacion de la venganza personal bajo la excusa de la defensa.

La invitacion de Jesus es a una vida integral, donde nuestra mansedumbre no es un
interruptor que encendemos y apagamos segun nos convenga, sino un caracter que
fluye constantemente.

8. La Distincion Legitima: Defensa Legal vs. Venganza Personal

Ahora bien, ¢significa esto que el cristiano debe quedarse mudo y permitir que la
anarquia reine? ¢Significa que no podemos llamar a la policia o buscar amparo
legal? Aqui es vital hacer una distincién teoldgica clara y liberadora.

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 13/17



http://www.palabrasdevida.com/

8.1 El Uso de Procedimientos Legales

Existe una diferencia abismal entre la venganza personal y la apelacion a la justicia
establecida. Recordemos el ejemplo de Jesus ante el guardia que lo golped en Juan
18:23. Jesus cuestiona la legalidad del golpe: ";por qué me golpeas?”. Con estas
palabras, Jesus apel6 a la justicia del procedimiento legal. Estaba diciendo: "Si esto
es un juicio, pruébame el delito; si no puedes, tu violencia es ilegal".

Esto no fue un contraataque fisico; fue una defensa verbal dentro de un contexto
judicial. Jesus apel6 a la verdad y al procedimiento correcto. Senalar la injusticia es
un acto de verdad que no viola el principio de no resistir al malo. De hecho, confrontar
el mal con la verdad es una forma de amor, pues expone las tinieblas a la luz.

El cristiano puede, y a veces debe, hablar firme y claramente contra el abuso, sin
necesidad de recurrir a la violencia fisica ni al odio.

8.2 El Ejemplo de Pablo y sus Derechos Civiles

El apdstol Pablo nos ofrece un modelo practico de ciudadania responsable. En
diversas ocasiones, Pablo utilizé sus derechos como ciudadano romano para evitar
maltratos ilegales o para exigir justicia.

En Hechos 16:37, después de ser golpeado ilegalmente en Filipos, Pablo exige una
disculpa publica de los magistrados. En Hechos 22:25, evita ser azotado
preguntando: ";Os es licito azotar a un ciudadano romano sin haber sido
condenado?". Y en Hechos 25:11, apela a César para evitar una emboscada judia.

¢Estaba Pablo vengéandose? No. Apelar a la ley, a los tribunales o a las autoridades
policiales no es venganza. Es el uso de los instrumentos de orden que Dios ha
establecido en la sociedad para refrenar el mal. El cristiano no toma la espada por
su propia mano, pero reconoce que Dios ha dado la espada al magistrado para
proteger al inocente.

8.3 Sintesis de la Distincién

Para concluir este punto crucial, debemos tener claridad pastoral: Se considera
biblicamente permitido y correcto el uso de la defensa verbal, la apelacion a
autoridades legitimas, el llamar a la policia y la busqueda de proteccion legal para
uno mismo y para los vulnerables.

Lo que el texto de Mateo 5:39 prohibe taxativamente es la venganza personal, el
albergar odio hacia el enemigo, y el acto de tomar la justicia por mano propia
devolviendo violencia por violencia. La linea roja esta en el corazén y en el método:
no nos convertimos en ejecutores de la ira.

Como bien explica el teélogo Wayne Grudem: "aunque el cristiano debe renunciar
a la venganza personal y estar dispuesto a sufrir afrentas, esto no anula la
responsabilidad de las autoridades civiles de castigar el mal" (Teologia Sistematica,
Editorial Vida, 2007, p. 1312).

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 14/17



http://www.palabrasdevida.com/

Grudem enfatiza algo vital: "el creyente puede buscar la proteccion de la ley para si
mismo y para otros, siempre que el motivo no sea el rencor personal, sino la
preservacion de la justicia”.

Nuestra motivacion no es destruir al agresor, sino detener el mal
bajo el amparo de la ley de Dios. Y en esa distincion descansa la
paz de la conciencia cristiana.

Preguntas para la reflexion:

1. ¢En qué areas de mi vida cotidiana tiendo a aplicar la "Ley del Talion" en lugar
de la gracia de Cristo?

2. Al analizar el contexto cultural del golpe en la mejilla derecha, ;coémo cambia
mi percepcion de la "mansedumbre" verla ahora como una afirmacién de
dignidad y no como debilidad?

3. ¢Como puedo distinguir en mis conflictos actuales si mi reaccién nace de un
deseo de justicia o de un hambre de venganza personal?

4. Si la fortaleza del cristiano se perfecciona en la debilidad, ¢qué "armas"
humanas estoy llamado a soltar hoy para que el poder de Dios actue?

5. ¢De qué manera el ejemplo de Esteban y los primeros martires desafia mi
concepto de lo que significa "ganar" o "vencer" en este mundo?

¢ Qué nos espera en la Parte 2?

Si la primera parte de nuestro estudio nos permitié contemplar la majestuosa teoria
del Reino y el modelo perfecto de nuestro Sefior, la Parte 2 nos invita a descender
de la montana de la ensefanza a la llanura de la vida cotidiana. Aqui es donde la
teologia se vuelve carne y donde nuestras convicciones son puestas a prueba por la
realidad de un mundo herido.

En esta segunda entrega, abordaremos con total honestidad los casos dificiles:
¢, Coémo se aplica la "otra mejilla" en situaciones de abuso o ante la necesidad de
defender a un ser querido? No nos quedaremos en la superficie; profundizaremos en
la distincion vital entre la renuncia a la venganza personal y el uso legitimo de la
justicia que Dios ha establecido para proteger al vulnerable.

Ademas, nos enfrentaremos cara a cara con las objeciones mas comunes: desde
el sentimiento de que este estandar es "imposible", hasta el temor de que la
mansedumbre promueva el abuso. Descubriremos que lo que para nuestra
naturaleza humana parece una derrota, en la economia de Dios es la victoria mas
contundente. Preparate para una jornada de honestidad pastoral y examen de
conciencia que te equipara no solo para entender el mensaje de Jesus, sino para
encarnarlo alli donde mas se necesita: en el calor de tus conflictos y en la paz de tu
testimonio.

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 15/17



http://www.palabrasdevida.com/

jAcompafianos a descubrir como el mal muere cuando choca
contra un corazon que se niega a rebotarlo!

Cuestionario:

Con la finalidad de ayudarte a meditar sobre todo lo que el Sefor nos ha ensefiado
en este estudio biblico, te dejamos aqui un cuestionario que sera de gran ayuda para
tu comprension de la Palabra de Dios.

Dios te bendiga !!!

1.

¢ Cual era el propaosito original de la "Ley del Talion" en el Antiguo Testamento
segun el texto?

¢ Qué significa Iéxicamente el término griego anthistémi'y en qué contexto se
usaba comunmente?

Segun el significado cultural del primer siglo, ¢ qué implicaba especificamente
un golpe en la mejilla derecha?

¢, Coémo respondié Jesus al oficial que lo golped durante su juicio ante el
Sanedrin y qué nos ensefia esto sobre el uso de la palabra?

¢, Cual es la diferencia fundamental que establece el estudio entre la
"venganza personal" y la "defensa legal"?

Respuestas al Cuestionario

1.

Respuesta: Actuar como un dique de contencion a la ira humana, limitando
la venganza para que el castigo fuera exactamente equivalente al dafio y no
exponencial. (Seccion 1.1, pag. 2).

Respuesta: Significa "pararse en contra de" y se usaba frecuentemente en
contextos militares o de combate violento para referirse a devolver el golpe de
manera activa. (Seccion 2.1, pag. 4).

Respuesta: Representaba el insulto maximo y la afirmacién de la inferioridad
social de la victima, pues se daba con el dorso de la mano derecha. (Seccion
2.4, pag. 5).

Respuesta: No devolvié el golpe fisico, pero utilizé una defensa verbal para
exponer la injusticia y la ilegalidad del acto, apelando a la verdad del
procedimiento. (Seccion 3.2, pag. 7).

Respuesta: La venganza personal es una represalia movida por el odio y el
rencor, mientras que la defensa legal es el uso de instrumentos legitimos de
orden establecidos por Dios para proteger al inocente y preservar la justicia.
(Seccidn 8.3, pag. 13).

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 16/17



http://www.palabrasdevida.com/

GLORIA ADIOS !!!

"Que la paz y la abundancia que encontramos en Jesus llenen tu vida”.
Te saluda con amor fraternal, Daniel Liandro.

“En todo tiempo ama el amigo y es como un hermano en tiempo de angustia”.
(Prov. 17:17)

REFLEXIONA CON DIOS

palabrasdevida n YO“T“be WhatsApp

.com L +54 9 11 3784-5752

Siguenos en nuestro canal

PALABRAS DE VIDA (www.palabrasdevida.com) - VOLVER AL INICIO - Pagina 17117



http://www.palabrasdevida.com/
https://wa.me/+5491137845752
https://www.youtube.com/@ReflexionaconDios/videos
http://palabrasdevida.com

